**LA COMPASION.**

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 09 de Marzo de 2004.

1. Os digo: que la llama de vuestro corazón se encienda con el fuego de la compasión.

En la compasión está enterrada la gran perla del Conocimiento Secreto.

Todos los Bodhisattvas, todos los Santos, todos los Mártires se esforzaron a lo largo de este Sendero. La Llamada, 324.

1. Sobre el amor puedo decir que en las almas puras se precipita siempre hacia arriba.

Mas la compasión fluye hacia abajo.

Se puede amar a Dios;

Se Le puede imaginar como un Mártir maravilloso por los pensamientos creativos para el Bien del Mundo;

Se puede, confiada e incluso audazmente, llamar a la puerta de Su Templo.

Y si la llamada es conscientemente pronunciada,

Entonces, en respuesta, se recibe nueva fuerza, aunque pueda no ser reconocida de inmediato. La Llamada, 347.

1. Os hablé de belleza, os hablé de amor, os hablé de acción.

Os hablé de devoción, os hablé de disposición y de compasión.

He abierto la ventana para vosotros y os he mostrado la batalla.

Expliqué el significado del valor,

Y finalmente os convoco para el Gran Servicio. La Llamada, 357.

1. El remolino no arrastra pensamientos puros.

La anchurosa compasión monta guardia,

Pero se debe enviar amor.

La entereza os ayudará en el empeño,

Y los logros abnegados del espíritu

se transformarán en la fragancia de las fresias. La Llamada, 433.

1. Al reunir a los corazones flamígeros, los portáis como ofrendas a Nosotros.

El poder de la armonía anunciará el triunfo al puro de espíritu.

Enseñad sonriendo, cread gozosamente, escuchando atentamente la canción.

¡Mediante el amor puro, guardaré la compasión en mi corazón sangrante!

¡Concédeme, oh Señor, el dominio del sí mismo! La Llamada, 35.

1. El autocontrol es una cualidad muy compleja. Esta comprende coraje, paciencia y compasión. Mas el coraje no debe convertirse en ira, la compasión no debe bordear en histeria ni la paciencia debe ser hipocresía. Sí, el autocontrol es complicado, pero para entrar en los mundos superiores, este es absolutamente necesario. Mundo Ardiente I, 634.
2. La lástima no debe ser confundida con la compasión. En la compasión nada se disuelve en penumbras, sino que crecen cristales de acción. La compasión no lloriquea sino que ayuda. Comunidad de la Nueva Era, 134.
3. Con frecuencia se toma al sentimentalismo por compasión, a la ira por indignación y la auto-conservación por valor. Se debe entender lo agudamente necesario que es el purificar los conceptos, no en sólo en pensamiento sino en acción. Comunidad de la Nueva Era, 229.
4. Cristo enseñó la compasión, más se ha pisoteado la ley del amor. Gautama, llamado Buda, instó a la valentía y a la energía, más sus seguidores se dieron al ocio. Confucio enseñó sobre un sistema ordenado de gobierno, más sus seguidores sucumbieron al soborno y la corrupción.

 Es difícil decir qué crimen es peor. Por lo tanto, no es posible hablar sobre las naciones, uno puede hablar sólo sobre los individuos. La indolencia es terrible y puede llevar al crimen. Es difícil ver las consecuencias del ocio, puede transformar al hombre en un animal. Afirmo que es uno de los obstáculos más grandes en el camino. En el plano espiritual, a veces, un asesino es más maleable. También, el soborno priva al hombre de la confianza en la Hermandad, porque la traición de dichas personas es grande. También, la falta de compasión hace al hombre incapaz para la hazaña porque dichas almas no tienen valor. Iluminación, II:XI:1; Hojas del Jardín de Morya II, 250.

1. Se dice que un yogui no tiene deseos; en realidad, está lleno de esfuerzo. Un deseo no es activo, pues crea expectativa, y la expectativa es la madre de la pasividad. En cambio, el esfuerzo es un generador de movimiento, que lleva al ascenso del espíritu. Se dice que el yogui no conoce el amor; pero en realidad, está lleno de compasión. La gente sólo piensa en el amor como vínculos restrictivos. Pero la compasión es ilimitada, una colaboradora de la Verdad. Se dice que un yogui está dotado de poderes inagotables; sin embargo, como un jardinero diligente, debe cultivar sus propias plantas en el jardín de las oportunidades. Agni Yoga, 210.
2. La misericordia, la compasión, la piedad, el amor y cada esfuerzo benevolente así indicado por Nosotros – ¿no son ellos formas maravillosas de relaciones con las energías superiores? Acostumbrémonos a considerar estas resplandecientes cualidades como métodos reales de conectarnos con los Mundos superiores. La carencia de estas cualidades hará que toda la astroquímica sea astrovenenosa. Desde tiempos inmemoriales los alquimistas entendieron la importancia de la sustancia unificadora portadora-de-luz que emana desde el corazón. Debido a que las emanaciones del corazón crean continuamente la sustancia luminosa que Nosotros llamamos la esencia misma de la energía psíquica. Corazón, 374.
3. ¿Cuál es la naturaleza de la compasión de los Bodhisattvas? Sin restringir la voluntad, dirigen toda fuerza sutil, invisible y pacientemente, hacia el bien. No es difícil comportarse de acuerdo a la Guía de los Bodhisattvas, pues Estos aceptan todas las características del espíritu. Agni Yoga, 332.
4. Entre extraños, en medio de destructores peligrosos, es difícil, y estáis dispuestos a huir.

Mostrar compasión, conciliar y darles la bienvenida es un inconveniente.

Al sembrar con afán y al cosechar con felicidad,

Nuestro mensajero realiza milagros. La Llamada, 263.

1. Aprendamos a discriminar – así nos volveremos generosos. Ninguna persona limitada se podrá volver espiritualmente rica pero uno deberá tener compasión por el daltonismo del vecino. Ya que, hasta que alcancemos los escalones más elevados, todos somos sujetos de dichas diversidades. No exijamos que toda la gente piense igual. Está bien si ellos son capaces de discriminar entre la Luz y la obscuridad. Mas las vibraciones sutiles no son fácilmente percibidas. Mundo Ardiente I, 220.
2. La falta de preparación no es una trasgresión.

Amad a los desventurados, tened compasión por el humilde. La Llamada, 88.

1. No titubees ni vaciles ante la presencia de los demonios. La compasión por ellos es más incisiva que una ardiente espada. A través de la piedad uno puede repeler los ataques más atrevidos. Las bestias no pueden soportar la mirada llena de piedad, mientras que atacan cuando sienten el temblor del miedo. En verdad, el miedo es maléfico y dañino, pero intrínsecamente insignificante ya que es ignorancia. Tú has tenido muchas ocasiones de convencerte que las invenciones del mal son engendros de la ignorancia. Así, provéete con un cofre de compasión. Mundo Ardiente I, 608.
2. Aquel que transmite su influencia no siempre sabe lo que se está creando. Él nota que su energía se ha descargado; él podría sentir una repentina fatiga, pero como un donante generoso, él no conoce la extensión de sus actos caritativos. Primero hay que engendrar compasión y luego amor por la humanidad.

 Aquel que ama tiene acceso a una comunicación elevada. Aum, 185.

1. Del templo vayamos ahora al sótano. Ingeniémonos a retener con nosotros no sólo el vuelo elevado sino también la compasión. Todo ser humano tiene una herida abierta. Sólo la energía psíquica puede señalar este dolor. Todo estudio de la energía superior enseña a ayudar de manera abierta. Entonces, también, el deseo de ayudar debe ser cultivado. Aum, 556.
2. Muchos han escuchado acerca de los Kumaras, más pocos lo han entendido correctamente. Esta manifestación es algo supraterrenal – así lo dice la gente, pero ellos olvidan con qué trabajo se construye el logro. Los estudiosos están empezando a entender cómo entra una personalidad humana en el panteón de los héroes. Por el mismo sendero también están acumuladas las cualidades de los Líderes de la humanidad. Si ellos no pasaran por los sufrimientos terrenales, ellos no podrían responder a los sufrimientos de la gente. Si ellos no experimentaran el sudor del trabajo, ellos no podrían guiar a la gente en su labor. La renuncia de sí mismo, la misericordia, la compasión, el valor son forjados en la vida. Nada abstracto puede moldear la fortaleza del espíritu. Así, que la gente entienda a los Kumaras como los verdaderos Líderes. Hermandad, 489.
3. Aquellos que niegan las condiciones terrenales también se privan de la misericordia y la compasión, sin las cuales no será posible el desarrollo espiritual. La enseñanza del mundo regenerado no puede convivir con los duros de corazón. La ciencia humana no podrá florecer allí donde el corazón está entumecido. Nuestra Hermandad no pudo haber existido sin una total experiencia de las condiciones terrenales. Supramundano III, 523.
4. Urusvati, sabe que toda buena obra transforma alguna partícula de caos. Toda acción amable es para el caos una brasa encendida. Esta descripción tiene una base de realidad ya que cada impulso hacia la amabilidad y la Luz enciende los mejores fuegos, los que transmutan el caos en una nueva y purificada forma.

 Algunos piensan que la colaboración con la Hermandad evocará la furia de las tinieblas, pero estaría más cerca de la verdad el decir que toda obra buena atraerá la furia de los tenebrosos. Las almas tímidas por su seguridad probablemente se abstendrán de realizar buenas obras y existe mucha gente que por esta razón rehúsan ser compasivos. Ellos han extinguidos sus fuegos y confluyen con la obscuridad. Mas los fantasmas de la obscuridad son repelentes y cualquiera que se atemorice por el bien se hundirá en el caos. Supramundano I, 168.

1. Urusvati sabe que el abrazo de gran alcance de la conciencia, o contención, debe ser claramente entendido. Muchos piensan que la contención quiere decir la aceptación de argumentos opuestos, más en realidad la contención es la comprensión de los motivos verdaderos. Uno puede entender compasivamente los motivos que guían al interlocutor, pero es inaceptable dejar de lado los principios cuidadosa y largamente considerados.

 La contención tiene mucho en común con la compasión. Una persona compasiva puede ver claramente como otros yerran y actúan en contra de ellos mismos. ¡Pero qué cuidadoso hay que ser al tratar de influenciarlos! Uno debería recordar el antiguo dicho, “Uno no discute sobre gustos.” Podrían existir razones kármicas para los gustos e inclinaciones, mas con frecuencia ellos pueden ser rastreados al acondicionamiento cultural. No es posible ayudar rápidamente a alguien para eliminar esas arraigadas tendencias. Tampoco es fácil persuadir a alguien a que cuestione sus propios gustos cuando estos difieren de aquellos de los que lo rodean, especialmente si este gusto no le causa daño a nadie. Se puede señalar la disonancia, pero no todos son capaces de reconocerla.

 No pienses que Yo estoy hablando de aquellos fuertes hábitos que dominan a la gente. Ahora me estoy refiriendo a las inclinaciones que están mucho más profundas que los hábitos.

 El Pensador instruyó, “Si tú aprendes a abrir tu corazón para así abarcar el dolor de otros, entonces tú serás capaz de encontrar palabras de consuelo.” Supramundano III, 502.

1. Para aceptar y admitir el Fuego como el sendero hacia la Jerarquía, como el sendero al amor y a la compasión, es necesario afirmarse irrevocablemente con todo el corazón. Sólo así las pequeñas estrellas se volverán gigantes resplandecientes. Mundo Ardiente I, 9.